

Наталя Хамайко

## К ВОПРОСУ О ЗНАЧЕНИИ ТЕРМИНА «ДВОЕВЕРИЕ» В ДРЕВНЕРУССКИХ ИСТОЧНИКАХ

Статтю присвячено питанню розуміння терміна «двовір'я» давньоруськими книжниками.

Ключові слова: християнство, язичництво, двовір'я, обряд, вірування, звичаї.

Статья посвящена вопросу понимания термина «двоеверие» древнерусскими книжниками.

Ключевые слова: христианство, язычество, двоеверие, обряд, верования, обычаи.

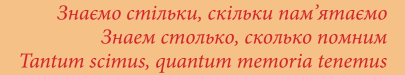
The article discused question of understanding the term «dvoeverie» by Old-Rus' scribes.

**Keywords:** Christianity, paganism, dual faith, ritual, beliefs and customs.

В исторической литературе вопрос о древнерусском «двоеверии» активно дискутируется уже около двух веков, в основном продолжаясь в русле, намеченном ещё представителями историко-религиозной (архиепископ Филарет (Гумилевский); митрополит Макарий, Е.Е. Голубинский, Г.В. Флоровский, Е.В. Аничков, Н.М. Гальковский и др.) и мифологической (Г.А. Глинка, А.С. Кайсаров, И.И. Срезневский, А.Н. Афанасьев, Н.И. Костомаров и др.) школ. Первые отстаивали несомненное превалирование христианской религии, утверждая, что «особенно убого было язычество Руси, жалки ее боги, грубы культ и нравы» [1, с. XXXVI], но в то же время признавали, что «когда русский народ был оглашаем проповедью христианства, язычество исчезло не тотчас» [3, т. I, с. 142]. Другие же ратовали за «чрезвычайное богатство мифологического сознания славян» [2], а потому и «чрезвычайную» его живучесть, видя восприятие народом чуть ли не каждой былинки как носителя потаенного символического смысла [4, с. 58–107]. Наконец, по мере усложнения понимания «двоеверия» не как синкретической мировоззренческой, а как дуалистической религиозной системы, предполагалось, что сам термин «двоеверие» уже говорит о двусоставной

сущности этого явления и представляет собой не просто «религиозную систему, в которой языческие верования и обряды сохраняются под наружным слоем христианства», а «сознательную и преднамеренную практику христианства и язычества одним человеком» [5, с. 11–12, 34].

Вкладывая в термин «двоеверие» различное содержание, исследователи разных направлений, тем не менее, неизменно апеллируют к его возникновению ещё в древнерусское время, акцентируя внимание на осознании древнерусскими книжниками рассматриваемой проблемы в равной степени как религиозной, так и социальной. Следующий отсюда вывод о распространенности явления «двоеверия» обычно приводит в современных исследованиях к утверждению о сохранении в Древней Руси XI-XIV вв. языческого пантеона и даже публичных языческих культов, не говоря уже о преобладании мифологического мировоззрения религиозным. Но в реконструкции явления «двоеверия» ключевую роль, несомненно, должно играть понимание сути этого термина самими древнерусскими книжниками, преимущественно авторами «поучений» – текстов, обличающих нестрогое исповедание православия на Руси, нечеткое следование канону.





Термин «двоеверие» впервые употребляется в «Слове о вере христианской и латинской» Феодосия Печерского в отношении людей, посещавших наряду с православными и католические службы. В.Я. Петрухин полагает, что он восходит к Кормчим книгам и представляет собой кальку с греческого, что первоначальное подчёркивание древнерусской церковью недопустимости следования «чужой вере» даже в обрядах со временем расширило значение «двоеверия», получившем оттенок «нетвёрдости, колебания в вере» с дальнейшим распространением и на идолопоклонничество в «специализированных» поучениях [6, с. 335–336]. Наиболее яркий пример древнерусских «антиязыческих» поучений – «Слово некоего Христолюбца и ревнителя по правой вере» – гласит: «не мога терптти кротьнъ двожвтоно жив 8 щих» [3, т. II, с. 41]. Несмотря на порицательное отношение писателя-монаха к осуждаемым им людям, здесь всетаки присутствует чёткая формулировка «кр<sup>с</sup>тънъ». Это определение указывает на людей, принадлежащих к христианскому кругу, считающих себя христианами, хоть и не являющимися «добрыми прихожанами» в представлениях автора. То же наблюдаем и в других древнерусских поучениях: «а мы соуще рекше истинным хртімне, в тылже бысы въруемъ», «нарокомъ котьани а даломь страньницы» [3, т. II, с. 68, 61]. Причем обвинение в двоеверии в устах автора «Слова некоего Христолюбца» падает не только на простых мирян, которые, по мнению многих исследователей, в это время чуть ли не полностью продолжали следовать языческому образу жизни, но даже на лиц духовного звания, которые уж точно не могли относиться к их числу: «не токмо же то творать невьжи но и въжи попове и книжници. Аще ли того не творать важи да пьють и адать молебное то брашно. аще ли не пьють ни **БДАТЬ. ДА ВИДАТЬ ДЪГАНИГА ИХЪ ЗЛАГА АЩЕ** ли не видать да слышать и не хотать ихть повчити» [3, т. II, с. 41–42].

Б.А. Рыбаков обратил особое внимание на «Слово святого Григория» (по рукописи XV в. Новгородской Софийской бблиотеки), содержащем информацию о почитании языческих культов славянами: «словенъ начали трапезоу ставити. 00доу й рожаницамъ. переже пероуна бга ихъ. а преже того клали требы оупирем и берегынамъ. по стъмъ крщении. пероуна **Фринуша.** а по х<sup>с</sup>а г<sup>с</sup>а бга шасм. нъ й нынм по оукрайнамъ ихъ. молатса проклатомоу вгоу ихъ перочноу хърсоу. и мокоши. й виламъ. нъ то творать акы штай. Сего же не могоутса лишити. наченше въ поганьствъ. даже й доселе. проклатого того ставлени. Вторы трапезы роду и **рожаницамъ**» [3, т. II, с. 24–25]. Цитата послужила базисом схемы последовательной смены религиозных культов: культ «упырей (вампиров) и берегинь» → культ «Рода и рожаниц»  $\rightarrow$  культ Перуна  $\rightarrow$  существование язычества «по оукрайнамъ» после введения христианства [8, с. 755]. На первый взгляд, такая схема выглядит как вполне логично вытекающая из слов древнего автора. Единственным непонятным местом в отрывке является описание положения дел с момента христианизации. Из текста не совсем ясно, чего же именно «не могоутсм лишити»: поклонения «проклатомоу бгоу ихт перолнол харсол. и мокоши. й виламт» или же «проклатого того ставлени. вторъ трапезъ роду и рожаницамъ». Во всех трех редакциях текста – Паисьевском сборнике XIV в., рукописи XV в. Новгородской Софийской библиотеки и Чудовском списке XVI в. – присутствует различие в значении выражений «требы класти» и «ставити трапезу». В наиболее древнем Паисьевском сборнике и более позднем Чудовском «Требы класти» присутствует во всех случаях описания древних неславянских божеств, а также перед упоминанием о славянских роде и рожаницах и об упырях и берегинях, а выражение «ставленьм. в. трапезъ стоит только после рассказа о нечестивых христианах, продолжающих соблюдать древние обычаи. А вот автор текста



из Новгородской Софийской библиотеки так же, как и в отрывке о сохранившемся обычае рожаничных трапез уже христианских времен, отметил именно этот способ почитания рода и рожаниц и при первом их упоминании. Поскольку для него языческие реалии были гораздо менее понятны, чем для автора первоначального текста, а традиции рожаничных трапез, наоборот, хорошо знакомы, как это видно из более подробного их описания [3, т. II, с. 25], вероятно, он счел возможным заменить выражение «требы класти» на «ставити трапезоу» при упоминании языческого культа рода и рожаниц. Во всяком случае, все это свидетельствует не в пользу существования уже в христианское время языческих культов идолопочитаний с жертвоприношениями, а скорее в пользу восприятия поучения как направленного против различных «языческих» праздничных застольных традиций.

В контексте приведенного отрывка обращают на себя внимание три момента:

- 1) «оукрайна» территория, где даже несколько столетий спустя после крещения Руси было возможным проведение языческих обрядов. Вероятно, для древнерусского автора это были места, которые можно было бы назвать «глубинкой», где малозаметны изменения, проходящие в это время в центральных районах, и, соответственно, где население более консервативно и предано традиции. Конечно же, нельзя утверждать, что в таких местах совсем не происходит никаких сдвигов, это было бы неправомерно, но также следует признать и то, что здесь они имеют свою специфику.
- 2) «акы wтай» выражение, явно не свидетельствующее в пользу открытого языческого богослужения. Тайное проведение «служб идольских» ясно говорит об официальной христианизации тех территорий, где подобные ритуалы могли иметь место. Однако собственно «службы идольские» были не таким массовым явлением, как представляется некоторым исследователям. Многочисленные древнерусские «слова» и «поучения» специально подчеркива-

ют несознательный характер «двоєвърно живущихъ»: «в крестьяньстве соуще, а не въдають, что есть крестьянство»; «не словомъ нарѣчающеся крестиянъ, а поганьскы живуще» [1, с. 40, 87, 94–95]. Предметом гневной критики проповедников при этом чаще всего выступает не действительно редкое тайное почитание языческих богов, а открытое соблюдение христианами бывших языческих праздников – «игръ бъсовьских», «еже есть плясанье, гуденье, пъсни мирьския и жертвы идольския», которые, как известно, так и не смогла искоренить православная церковь. При этом «жертвы идольския» больше связаны у древних авторов не с действительно языческим ритуалом жертвоприношения, а с обычаями праздничных застолий: «не тако же зло творимъ просто но ї мъшаємъ нъкии чистя молитвъ со проклятымъ моленьем ідольським иже ставят лише трапезъі кутинъія законьнаго объда іже нарицаються незаконьная трапеза, мѣнимая роду и рожаницам и в гиввъ Богу» [1, с. 42, 44].

3) «доселе» – слово, указывающее на некоторый порядок вещей, соответственный времени написания данного произведения. Для «оүкрайны» такая ситуация еще вполне возможна. Подтверждением этому служит упоминание о том, как патриарх Иов хвалил царя Федора Ивановича за то, что он провел тотальную христианизацию в северных районах России – «идеже быша ельлинская капища, тамо божественные **церкви**» [7, с. 9--0]. И. Левин акцентирует внимание на том, что в древнерусском государстве значительную часть населения составляли неассимилированные финноугорские, балтийские, тюркские народы, еще не принявшие христианскую веру. Причем, по мере того, как эти народы крестились и ассимилировались среди славяно-русского субстрата, расширение территории государства неизменно гарантировало существование языческих племен на территориальных и социальных «оукрайнах» древнерусского общества [5, с. 20–



21], делая, таким образом, существование подобных «слов» неизменно актуальным.

Однако та далекая «оукрайна», если она в то время была еще полностью языческой, мало нуждалась в подобного рода поучениях, ведь их авторы обращаются уже к христианизированной аудитории. Так что, вероятнее всего, проблему составлял именно обычай «проклатого того ставлени. Вторъ трапезъ роду и рожаницам», которое автор приравнивал к «идольскому служению», стараясь объяснить суть явления (этому обычаю даже посвящено отдельное поучение [3, т. II, с. 86–89]), а также во многих других обычаях, по которым «въ стый великии четвертокъ повъдають мрътвымъ масо и млеко и айца. И мыльница топа $^{\mathrm{T}}$  и на печь льють. и попел посредь сыплют слада ради и глють мыйтесм», «чесновитокъ БМЪ ТВОРАТЬ. ЕГДА ЖЕ ОЎ КОГО ПИРЪ БУТЬ тогда же и кладуть въ ведра и въ чаши и тако пьють весельщесь», «а wгнь бгъ егда съхне жито. тогда спорыню творить. того ради шканьнии. полоуднье чтоуть. и кланаются на полъдне шеративше», «водать невъстоу на водоу даюче замоужь. и чашю пиють бъсомъ. и кольца мечють в водоу и поясы», «водоу къ коутьи за оупо(ко?)йнъй и ставляють на столци», «сметье оу воротть жгоуть в великои четвергъ. молваще тако оу того огна дша приходаще огръваются» [3, т. II, с. 15, 41, 25, 35, 34], в суеверном почитании низших мифологических персонажей: «коурата. яже на жертву идоломъ ражються. инии въ вода<sup>х</sup> потаплжеми сжть. а инии к кладеземъ приносаще молатса. и в водоу мечють а дроузии подъ швиномъ. и в повътехъ скотьмх молатса... и колтноу бу и вель бгыни. и дожю. и обилоухъ и скотноу бгоу. и попоутникоу и лъсну бу. и спрорынами и спъхоу», «а друзии wгнъви и камению и ръкамъ. и источникам. и берегынамъ. и въ дрова» [3, т. II, с. 33–34, 60] и иных многочисленных жизненных суевериях: «втроують въ сны. вь кошь вь оусртрачю. Въ оурокъ. Въ ворожю. Въ кобление. и наоузы носать. и на

дъти важють», «ножемъ крт°ать хаъбъ. а пиво крт°ать чашею», «и пиво вараще соль сыплють в кадь. и оуголь мечють», «и чересъ штнь скачють. коли громъ гримить» [3, т. II, с. 34, 35], в прибегании к помощи волхвов, чародеев, баб богомерзких, да и просто врачеванием [3, т. II, с. 121–138] и даже в соответственных праздничных сопровождениях: «бубеньнаго плескания. свирилини звоуци. пласани. сотонина и ина многа же оутъхъ» — «елиньскъ любве», «безоумное пьньство» [3, т. II, с. 22, 23] и т. п.

Из рассмотренных примеров следует, что обличению древних авторов подвергались как несовместимые с христианским мировоззрением четыре категории вещей. несомненное Во-первых, возмущение вызывало следование древним традициям и праздничным обрядам, а также связанные с некоторыми из них соответствующие действия, на первый взгляд, не содержащие никакой крамолы: песни, пляски, хороводы, музыка. Во-вторых, такое же естественное неприятие вызывало почитание разнообразных «**бъсовъ**»: домовиков, овинников, леших, подорожных, навий, берегинь и пр. В-третьих, недопустимым считалось не только обращение к помощи волхвов, кудесников, чародеев, «баб богомерзких», но и лекарей, знахарей, травников. И, в-четвертых, осуждалось огромное количество суеверий, причисляемых к домашней магии. Все это были вещи, которые действительно касались дохристианских верований. Но существует еще ряд осуждаемых моментов, не относящихся напрямую к таковым, но, по мнению автора, не соответствующих образу «доброго христианина» (шумное празднование, чрезмерное веселье, пьянство, прелюбодеянье и т. п.). Даже игра «биричьемъ», «и шахы. и л**ъ**кы. и тавлеи» считались недопустимыми, поскольку христианин должен уповать исключительно на божье провиденье и не тратить время на игры и забавы, пусть даже и вроде бы пристойного содержания, а посвящать себя молитве и духовному совершенствованию.



Широкие слои древнерусского населения, уже крещенные, но верные традициям, точно так же поступали вразрез с христианской моралью не вследствие нежелания придерживаться христианских постулатов, а из-за недостаточного знания последних. Ведь упоминания о почитании языческих богов (не путать с мифологическими персонажами низшего уровня) в поучениях относятся либо к окраинам государства, еще не забывшим своих прежних богов (одно-два поколения), либо к прошедшему времени, либо к аналогиям с античными богами, либо настолько нечетко звучат даже их имена в устах автора, что точно извлечь о них какую-либо информацию из текста, кроме самого имени, просто невозможно. По отношению же ко всем вышеупомянутым категориям нехристианских действий мы находим в текстах конкретный способ применения и объяснения. Все это наталкивает на мысль о том, что сами авторы всех этих наставлений, кроме собственно имен древних богов, ничего конкретного о них сообщить не могли. Так, например, автор «Слова и откровения святых апостолов» даже называет Перуна, Хорса и Траяна эллинским, кипрским и римским царями, позднее обожествленными, также он говорит, что были и другие, но, очевидно, за неимением информации о них он более конкретно ничего не сообщает [3, т. II, с. 51– 52]. Зато о разнообразных суеверных традициях авторы слов могли говорить достаточно подробно. Дело, очевидно, обстояло таким образом, что древнерусские книжники брали как образец поучения античных писателей. Следуя тексту и содержанию последних, они старались изобразить ситуацию применительно к обществу своих соотечественников. Упоминания древних славянских богов в таких текстах зачастую соседствует с ретроспективным описанием античных богов, и, возможно, является как данью традиции составления подобных сочинений, так и нагнетанию психологического момента, усиливающего осознание неправедности всего нехристианского (суеверный человек ничем не лучше идолопоклонника). К тому же, упоминания о «службах идольских» в поучениях зачастую применяется не к рассказу собственно о славянских богах, а как раз о существующих обычаях, традициях и суевериях. Таким образом, вероятно, объяснялась прихожанам нехристианская сущность последних.

Суть термина «двоеверие» в понятии древнерусских авторов в таком случае скорее сводится не к обличению «сознательной и преднамеренной практики христианства и язычества», а к старанию объяснить малосведущей пастве, что именно неприемлимо в тех традиционных действиях, обычаях, праздничных ритуалах, которые люди привыкли исполнять, и почему они несовместимы с христианскими законами и моралью.

## Литература

- 1. *Аничков Е.В.* Язычество и древняя Русь. М., 2003.
- 2. Афанасьев А.Н. Поэтические воззрения славян на природу. М., 1994. Т. 1–3.
- $3.\ \Gamma$ альковский Н.М. Борьба христианства с остатками язычества в Древней Руси. М., 2000. Т. 1–2.
  - 4. Костомаров М.І. Слов'янська міфологія. К., 1994.
  - 5. Левин И. Двоеверие и народная религия в истории России. М., 2004.
- 6. *Петрухин В.Я.* «Боги и бесы» русского средневековья: род и рожаницы и проблема древнерусского двоеверия // Славянский и балканский фольклор. Народная демонология. М., 2000. С. 315–343.
  - 7. Полное собрание русских летописей. СПб., 1910. Т. 14.
  - 8. *Рыбаков Б.А.* Язычество древней Руси. М., 1988.